[bookmark: _GoBack]خطبة عيد الفطر
التي ألقاها أمير المؤمنين سيدنا مرزا مسرور أحمد أيده الله تعالى بنصره العزيز
الخليفة الخامس للمسيح الموعود والإمام المهدي  بتاريخ 22/4/2023م
في مسجد مبارك إسلام آباد تلفورد
أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له، وأشهد أن محمّدًا عبده ورسوله. أما بعد فأعوذ بالله من الشيطان الرّجيم. بسْمِ الله الرَّحْمَن الرَّحيم * الْحَمْدُ لله رَبِّ الْعَالَمينَ * الرَّحْمَن الرَّحيم * مَالك يوْم الدِّين * إيَّاكَ نعْبُدُ وَإيَّاكَ نَسْتَعينُ * اهْدنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقيمَ * صِرَاط الَّذِينَ أَنعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوب عَلَيْهمْ وَلا الضَّالِّينَ، آمين. 
وَاعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا (النساء:37) 
نحمد الله تعالى على أنه منّ علينا بالمرور برمضان آخر، ولعل الله تعالى وفق الكثيرين منا للعبادة بوجه حسن، ولعل الكثيرين منا رأوا مشاهد أفضال الله تعالى. فإنه منة الله تعالى العظيمة أن كثيرا منا وفقهم الله تعالى لأداء حقوق الله وعباده بوجه حسن في هذه الأيام الثلاثين. واليوم حين نحتفل بالعيد بحسب حكم الله تعالى فيا ليتنا نتعهد بمواصلة هذه الحالة في باقي أيام السنة أيضا، وأن نسعى لتحقيق مستويات عباداتنا وفق ما يريده الله منا ووفق ما علمنا المسيح الموعود  كما كنتُ ذكرتُ بالأمس في خطبة الجمعة أيضا. ومع ذلك يجب أن نسعى لتحقيق مستويات حقوق العباد التي وجّهنا إليها القرآن الكريم وأوصانا بها. لو صارت حياتنا هكذا لكان ذلك عيدنا الحقيقي. والمجتمع والناس الذين يؤدون حق بعضهم بعضا مع عبادة الله تعالى هم الذين يرثون أفضال الله تعالى، ولو تحقق ذلك لأصبح هذا المجتمع مثل الجنة ولهيأ أسباب السعادة الحقيقة. لذا على كل واحد منا أن يسعى لقضاء حياته مع هذا التفكير مُحدثا تغييرا طيبا في أعماله لكي تصلنا بركات العيد كل حين طوال السنة. 
كما قلتُ كنتُ قد تحدثتُ بالأمس بالتفصيل عن الصلوات والعبادات. واليوم سأتناول الجزء الثاني من تعليم الله، أعني حقوق العباد، ولكن أريد أن أقول شيئا عن العبادات أولا لم أستطع أن أذكره بالأمس وله صلة قوية بالعيد. قال النبي : "مَنْ قَامَ لَيْلَتَيْ الْعِيدَيْنِ مُحْتَسِبًا للهِ لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْمَ تَمُوتُ الْقُلُوبُ" (سنن ابن ماجه، كتاب الصيام) لذا يجب أن نتذكر دائما أن علينا ألا ننغمس في أفراح العيد وبرامجها إلى حد أن ننسى أداء حق الله تعالى والاهتمام بالآخرة. وليس قصدنا وغايتنا هذه الدنيا فقط بل يجب ألا تُلهينا ليلة العيد والليالي التالية عن عبادة الله. ولو عملنا بذلك لنالت قلوبنا حياة دائمة التي تُنال بعد نيل رضى الله تعالى بحيث تصبح حياتنا جنةً نتيجة الفوز بالأفراح الدائمة في هذه الدنيا وتؤدي إلى دخولنا الجنةَ في الآخرة أيضا بسبب نيل أفضال الله تعالى. ندعو الله تعالى أن يوفقنا في ليلة اليوم وفي المستقبل دوما لأداء حق عبادته ولإحياء قلوبنا. 
إن الله تعالى حيث أعطى تعليمات عن أداء حقوق الله في موضع قال في نهايتها ما مفاده بأنكم إذا كنتم لا تؤدون هذه الحقوق فأنتم مختالون وفخورون والله لا يحب هؤلاء. وترجمة معاني هذه الآية التي تلوتها كالتالي: (قرأ حضرته هنا الترجمة الأردية للآية التالية) 
وَاعْبُدُوا اللهَ وَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَبِذِي الْقُرْبَى وَالْيَتَامَى وَالْمَسَاكِينِ وَالْجَارِ ذِي الْقُرْبَى وَالْجَارِ الْجُنُبِ وَالصَّاحِبِ بِالْجَنْبِ وَابْنِ السَّبِيلِ وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ إِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ مَنْ كَانَ مُخْتَالًا فَخُورًا فلقد بين الله تعالى هذا التفصيل عن حقوق بعضكم البعض وحقوق العائلة وحقوق الأقارب وحقوق المجتمع، فقال  هنا بأن الحق الأول الذي يجب أن تؤدوه بعد اجتناب الشرك وأداء حق العبادة هو حق الوالدين، ثم تأتي حقوق القرابات الأخرى بالترتيب. ينبغي ألا يفهم أحد من القول "وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا" أن خدمتهما منَّة عليهم. ومن معاني الإحسان إلى الوالدين أداء حقوقهما على أحسن وجه. وقد بين الله تعالى كيف يؤدي المرء حقوق الوالدين على أحسن وجه فقال: لا تقُلْ لهما أفٍّ. أي لا تتأفف منهما وإن لم يعجبك بعض تصرفاتهما. فقول الله تعالى (وبالوالدين إحسانا) لا يعني أن الأولاد يمكن أن يكون لهم إحسان ومنة على الوالدين بشكل من الأشكال، إنما للوالدين منن وإحسانات عليكم إذ قاموا بتربيتكم في الصغر. فمن واجبكم الآن أن تتحملوا منهم كل شيء. غير أنهم لو أمروكم بما يخالف الدين أو يخالف أحكام الله تعالى فلا تطيعوهم، ومع ذلك لا بد لكم من أداء حقوقهم الدنيوية كلها.
لقد قال النبي  من المستحيل أن يرد المرء لوالديه إحسانهما ومنتهما. وللشكر على منن الوالدين قد أمرنا الله تعالى أن ندعو لهم بهذا الدعاء: رب ارحمهما كما ربياني صغيرا.
فإذا كان المرء مواظبا على الدعاء لوالديه فلا بد أن يتذكرهما أيضا. 
 وليكن واضحا هنا أيضا أن المرء كما هو مأمور بالإحسان إلى والديه وخدمتهما، فإن المرأة أيضا مأمورة بذلك. لعل بعض الرجال ينهون زوجاتهم عن خدمة والديهن أو أدائهن حقوقهما، أو ربما تفكر المرأة بنفسها أنها قد تزوجت فالاعتناء ببيتها أهم من خدمة والديها. لا شك أن على المرأة أن تعتني ببيت زوجها، ولكنها مأمورة أيضا كالرجل بخدمة والديها، ولا يحق للرجل أبدًا أن ينهاها عن خدمتهما. إذا كان من واجب المرأة أن تخدم والديْ زوجها فمن واجبها أيضا أن تخدم والديها أيضا، كما أن من واجب زوجها أيضا أن يحسن معاملة والديْ زوجته، وقد أمر الله بذلك في القرآن الكريم. بل يجب على جميع ذوي الأرحام مراعاة القرابة بينهم، وقد أمر الله تعالى بأن نؤدي هذه الفرائض سائرين على دروب التقوى. لقد ورد هذا الأمر في الآيات التي تُقرَأ عند عقد القران عادةً. فعندما يؤدي كل من الرجل والمرأة حقوق والديْ الطرف الآخر وحقوق ذوي الأرحام الآخرين، فعندها يرسى الأمن الحقيقي، وتُنال المسرات الحقيقية، ويسود جو من الحب والوئام. 
وأود هنا أن أوضح للأزواج الذين ينهون زوجاتهم عن التواصل مع والديهن، وأيضا للزوجاتِ اللواتي ينهين أزواجهن من أن يبقوا على علاقة وتواصل مع والديهم -حيث أتلقى كثيرا مثل من الشكاوى- أن على الاثنين إصلاح نفسهما. 
 وفيما يتعلق بحقوق العباد فقد أمر الله تعالى بحسن معاملة الأقارب الأقربين والشفقة عليهم. وقد بين النبي  أهمية حسن معاملة الأقارب وأخبرَ كيف أن الله تعالى يمطر أفضاله نتيجة ذلك فقال: مَن سَرَّه أن يُبسَط له في رزقِه، وأن يُنْسَأَ في أجله، فَلْيَصِلْ رَحِمَه. أي من أراد سعة الرزق -ومن ذا الذي لا يريد كثرة الرزق والرخاء، فكل واحد بفطرته يريد المال وبسطةً في الرزق وزوالَ المعاناة والمشاكل، وأيضا طولَ العمر والذكرَ بالخير وأن يتحدث الناس بعده عن محاسنه ومآثره- فعليه أن يتخلق بخُلق حسن عند معاملة الأقارب، ويؤدي حقوقهم ويعاملهم بعزة واحترام. وهذا يشمل الأقارب كلهم. فالنبي  قد أخبرنا هنا بسرّ الصحة وطول العمر وكثرة الرزق والرخاء وذكر الناس لنا بالخير بعدنا ونبهنا إلى مَن أراد ذلك فعليه أن يعامل أقاربه بالأخلاق السامية ويؤدي حقوقهم. وقد أوصى النبي  بأداء حقوق الأقارب لدرجة أنه ورد أن أحد الصحابة قال للنبيّ صلى الله عليه وسلم: 
إِنَّ لِي قَرَابَةً أَصِلُهُمْ وَيَقْطَعُونني، وَأُحْسِنُ إِلَيْهِمْ وَيُسِيئُونَ إِلَيَّ، فكيف أتصرف معهم. (واليوم أيضا هناك أمثلة كثيرة كهذه) فَقَالَ لَئِنْ كُنْتَ كَمَا قُلْتَ فَكَأَنَّمَا تُسِفُّهُمْ الْمَلَّ وَلَا يَزَالُ مَعَكَ مِنَ اللَّهِ ظَهِيرٌ عَلَيْهِمْ مَا دُمْتَ عَلَى ذَلِكَ. إذن، هذه صفقة رابحة جدا بمعنى أنه إذا حظي الإنسان بنصرة الله لن تنجح أية مكيدة من مكايد الناس لإلحاق الضرر به. ومن الممكن أيضا أن يميل هؤلاء الناس إلى الإصلاح يوما ما بسبب حسن معاملتك إياهم. 
ثم أمر بحسن معاملة اليتامى وألا تنسوهم بل أدّوا حقوقهم واجعلوهم شريحة مفيدة لمجتمعكم. لقد نصح النبي  بكفالة اليتامى بشدة لدرجة قال: أَنَا وَكَافِلُ الْيَتِيمِ فِي الْجَنَّةِ هَكَذَا وَأَشَارَ بِالسَّبَّابَةِ وَالْوُسْطَى. إذن، هذه مكانة كافل اليتيم. كذلك جاء التركيز كثيرا في القرآن الكريم أيضا على كفالة اليتامى وإطعامهم. إنه لمن فضل الله تعالى أن نظام كفالة اليتامى موجود في الجماعة الإسلامية الأحمدية. وهناك صندوق خاص باسم "صندوق كفالة اليتامى". إن أفراد الجماعة يهتمون بوجه خاص بمساعدة اليتامى، فيتبرعون على صعيد شخصي وعلى صعيد الجماعة. ولكن يجب على الإخوة أن ينفقوا عليهم بمناسبة العيد ويشاركوهم في أفراحهم بل يجب الانتباه إليهم على مدار العام. صحيح أن بعض الناس يتبرعون في هذا الصندوق بالتزام وهناك البعض يتبرعون بين حين وآخر بقدر استطاعتهم. ولكن النفقات في هذا المجال أكثر بكثير من الدخل على أي حال، وتُسدُّ من دخل الجماعة في صناديق أخرى. وقد قال النبي  في مكان آخر عن كفالة اليتامى والاعتناء بهم: "إِنْ أَرَدْتَ تَلْيِينَ قَلْبِكَ فَأَطْعِمْ الْمِسْكِينَ وَامْسَحْ رَأْسَ الْيَتِيمِ". إذن، من الضروري لإصلاح الإنسان نفسَه أيضا أن يعتني باليتامى والمساكين. ولا بد لكسب هذه الحسنة من تقديم التضحية. ولا يصح أن يقول المرء إنه لا يستطيع أن يقدم تضحية مالية لأنه يعاني من ضيق ذات اليد. لا شك أن النفقات كثُرت بسبب تفاقم الغلاء في كافة أنحاء العالم. واعلموا أيضا أن الاعتناء باليتامى والمساكين ومساعدة الآخرين بتقليل المرء نفقاته تجذب أفضال الله تعالى حتما. 
فعلى الأثرياء من أفراد الجماعة بوجه خاص أن يتبرعوا في هذا الصندوق بسخاء، إذ يمكنهم ذلك دون التقليل من نفقاتهم أيضا. يقول الله تعالى بهذا الشأن: وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا إذن، إن إطعام اليتامى والمساكين والاعتناء بهم حسنة كبيرة. فيقول الله تعالى: عَلَى حُبِّه أي أنهم ينفقون ويقدمون تضحيات مالية على الرغم من حاجتهم إلى المال ومع عدم وجود سعة مالية كثيرة. وهذا الأمر يزيل الاضطراب في المجتمع. وما يكسب الإنسان من حسنة ابتغاء لمرضاة الله ينال عليها ثوابا أيضا. 
ثم هناك صناديق أخرى لسد حاجات المحتاجين في الجماعة، بما فيها صندوق الزيجات وتساعد الجماعة إلى حد ما المحتاجين من خلال هذا الصندوق. مما لا شك فيه أن سدّ جميع حاجاتهم أو سدّها إلى حد مناسب أيضا صعب جدا في أيام الغلاء هذه، ومع ذلك نحاول أن نسد حاجات العائلات الفقيرة المتعلقة بالزيجات إلى حد ما. يجب على أفراد الجماعة أن ينتبهوا إلى هذا الصندوق أيضا بوجه خاص. ويجب على الأغنياء أن يتحملوا نفقات زواج أكثر من زوجين فقيرين. إن سعادة المرء الحقيقية تكمن في إنفاقه لوجه الله مما رزقه الله تعالى. إن أفراح العيد مؤقتة يحتفل بها الإنسان بارتداء لباس جيد وأكل أطعمة جيدة. 
ثم هناك صندوق لعلاج المرضى الفقراء، يجب أن تنتبهوا إليه أيضا. يقول المسيح الموعود  عن الاعتناء بالفقراء واليتامى ومواساتهم: 
يا مَن تنتمون إلي يجب أن تتذكّروا أن مِن واجبكم أن تواسوا كل شخص أيًّا كان دينه؛ وتحسِنوا إلى الجميع دون تمييز، لأنّ تعليم القرآن الكريم هو: وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامَ عَلَى حُبِّهِ مِسْكِينًا وَيَتِيمًا وَأَسِيرًا.
ثم قال حضرته لافتا أنظارنا إلى أن الحسنات التي ننجزها يجب أن لا تولد فينا أي نوع من التكبر: من خصال أصحاب البر الحقيقي أنهم يُطعمون المساكين واليتامى والأسارى -حبًّا لله فقط-  الأطعمةَ التي يحبونها، قائلين لا نُطعمكم منًّا عليكم، وإنما نخدمكم لوجه الله  وطمعًا في رضوان الله ، فلا نريد منكم أي أجر ولا أن تشكروا لنا. 
ثم يقول الله  أحسِنوا إلى الجيران سواء كنتم تعرفونهم أم لا. فبتقديم الهدايا للجيران يوم العيد، أو استقبالهم جيدا ينشأ مجتمع الأمن والسلام. وعندما نوطد العلاقات مع الجيران هكذا في المجتمع غير الإسلامي بصفة خاصة، فسوف تنفتح الطرق لنشر الإسلام أيضا. فسوف يطَّلع الناس على تعليم الإسلام الجميل، وتزول الاعتراضات على الإسلام، ويزول الانطباع السلبي عن تعليم الإسلام الذي تركه بعض المتطرفين بتصرفاتهم الخاطئة. بل البر الذي نعمله شخصيا لن يبقى فرديا بل يصبح برَّ الجماعة والمجتمع جميلا بحسب التعريف الموسع للجار الذي قدمه حضرته  في ضوء تعليم القرآن الكريم، وتنتهي الفتن والمفاسد. 
فقد قال  إن الذين يقيمون على مسافة مئة ميل منكم هم جيرانكم. فبحسب هذا التعريف من المستحيل أن يتأذى أحد من أي أحمدي، أو يبقى محروما من فيض الأحمديين. وبالعمل بهذا المبدأ سنروِّج الحب واللطف والتآخي فيما بيننا، ونوسع علاقاتنا مع الآخرين أيضا. 
يقول رسول الله  عن الجار الجيد: خَيْرُ الْأَصْحَابِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ وَخَيْرُ الْجِيرَانِ عِنْدَ اللَّهِ خَيْرُهُمْ لِجَارِهِ. قال رجُلٌ: يا رسولَ اللهِ متى أكونُ مُحسِنًا؟ قال: إذا قال جيرانُك: أنتَ مُحسِنٌ فأنتَ مُحسِنٌ وإذا قالوا: إنَّك مُسيءٌ فأنتَ مُسيءٌ.
فإذا عمل رجالنا ونساؤنا وأولادنا بهذا التعليم، فسوف نفتح طرقا جديدة لتبليغ الإسلام في هذه الدول غير الإسلامية بوجه خاص. فأفضل تبليغ للإسلام ما ينجَز بالعمل بتعليمه. 
ثم يقول الله تعالى ناصحا بتوسيع هذه العلاقات أكثر والإحسان إلى الآخرين وتأدية حقوقهم: أحسِنوا إلى أصحابكم، أي إلى كل من له علاقة بكم وتقابلونه، كالزملاء في العمل، والعاملين في التجارة، ورفاق السفر. فكما وسَّع الإسلام في التعليم عن أداء حقوق العباد لم يتوسع تعليم آخر مثله. وحين نُطلع غير المسلمين على جمال هذا التعليم تزول تحفظاتهم، وهم يخبرون الآخرين عنا إيجابيا، فقد كتب لي الكثيرون عن تجاربهم في ذلك.   
فلن نحظى بأفراح حقيقية إلا إذا كنا عاملين بتعليم الإسلام شخصيا وأخرجنا من قلوب غير المسلمين أيضا البغض والحقد والأفكار السلبية عن الإسلام وأطلعناهم على تعليم الإسلام الصحيح. كما قلت يجب أن نخلق التغييرات الطيبة في نفوسنا أيضا، ونحسِّن علاقاتنا المتبادلة، وبذلك نخلق مجتمعا جميلا. حيث يجب على كل أحمدي أن يسعى لأداء حق غيره في العلاقات التجارية والعلاقات العائلية بين الأزواج والأهل، ويسعى لصيانة هذه العلاقات ابتغاء مرضاة الله، ويكون خيرَ صاحب، وإلا لا يحق لنا أن نخبر الآخرين عن محاسن تعليم الإسلام. 
ثم يقول الله تعالى وَمَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ أي عليكم أن تعتنوا بالذين هم تحت يدكم وبخدمكم وأدوا حقهم أيضا. وينبغي ألا يظهر منكم أي نوع من التكبر تجاههم. لقد تم حثّ المؤمن على التحلي بالأخلاق الرفيعة من جميع النواحي. وإن العابدين الحقيقيين لله تعالى والمتحررين من كل أنواع الشرك هم أولئك الذين يؤدون حق الله مع حق العباد، ولا يكافحون لأخذ حقوقهم فحسب. يعتاد كثير من الناس على النضال ليس من أجل حقوقهم فحسب بل يتحلون بعاطفة إعطاء حقوق الآخرين أيضا بشكل عملي. إذا أصبح كل واحد منا ممن يتبعون تعاليم الله هذه، فسنجعل حياتنا سعيدة بصورة حقيقية، وفي هذه الحالة لن تكون أعيادنا أعيادًا مؤقتة، بل كل يوم سيكون عيدًا لنا. فالأحمدي الحقيقي يحتاج إلى عناية خاصة بهذا الأمر، وإلا فينطبق علينا وصف الله تعالى لمن لا يؤدي هذه الحقوق بأنه مختال وفخور، ولا يحب الله تعالى أمثال هؤلاء. ندعو الله تعالى أن يوفقنا للتركيز على إصلاحنا، وأن نؤدي حقوق بعضنا بعضا وفق أوامر الله تعالى، وأن نرسي أسس الصلح ناسين نزاعاتنا، ونؤدي حق بيعة المسيح الموعود  فنجعل كل لحظة في حياتنا فرحة العيد الحقيقي. وفقنا الله تعالى لذلك، وجعل هذا العيد مباركًا لنا جميعًا، ومبارك لكم جميعا هذا العيد.
والآن سنقوم بالدعاء. تذكّروا في الدعاء البشرية كلها بشكل عام، ولكن ادعو خاصة لسكان السودان الذين يتضورون جوعا ويعانون الفاقة، بل وإنهم يحرمون حتى من قطرة ماء ويتعرضون للفتن والفساد المستشري هناك في هذه الأيام؛ فإنهم محرومون من أفراح العيد مع كونهم مسلمين، بل ومتعرضون للظلم على يد مسلمي بلدهم بحيث يضطرون لمشاهدة الموت المزري لأحبائهم وأطفالهم الأبرياء على أيدي القادة المتعطشين للسلطة، وهب الله تعالى لهم العقل، وسهّل لهؤلاء المحرومين. ليست لدينا الموارد المادية حتى نصل إليهم من أجل مساعدتهم ولكن على الأقل يمكننا مساعدتهم بالدعاء.
تذكروا في الدعاء بشكل عام الجماعة الإسلامية الأحمدية العالمية أن ينعم الله تعالى عليها بفضله، وأن يحفظ الأحمديين في كل مكان يتعرضون فيه للظلم بأي شكل من الأشكال، ويبطش بالظالمين. يتمّ اضطهاد الأحمديين وممارسة الظلم عليهم باسم الله تعالى ورسوله، ولا يمكن التخلص من هذه المظالم إلا بالدعوات. ادعوا للأسرى في سبيل الله أن يهيئ الله تعالى أسبابًا للإفراج عنهم قريبًا، فإنهم يتحملون مصاعب السجن والاعتقال لأنهم آمنوا بإمام الزمان طاعة لأمر النبي . 
وادعوا لعائلات شهداء الأحمدية أن يحفظهم الله دائما ويزيدهم إيمانًا ويقينًا، وينعم عليهم بأفضاله.
وادعوا للمرضى والمحتاجين. وادعوا من أجل نهاية كل نوع من الفجور والشرك من العالم. 
وادعوا للعالم الإسلامي أن يهب المسلمين العقل والفهم ليوحدوا صفوفهم وينهوا خلافاتهم الداخلية التي يستغلها معارضو الإسلام، وبواسطتها يضعفون المسلمين أكثر فأكثر، فادعوا لهم أن يشرح الله تعالى صدروهم للإيمان بإمام الزمان، لأنه الوسيلة الوحيدة لنجاتهم ولإنهاء خلافاتهم. فسيكون عيدنا الحقيقي والعيد الحقيقي للعالم الإسلامي أيضا عندما يصبح عالم الإسلام متحدًا. ندعو الله تعالى أن نرى هذا المشهد متحققًا أمام أعيننا أن يقيم الله الواحد الأحد حكمه في العالم، لأنه الوسيلة الوحيدة التي يمكن بواسطتها أن ينعم العالم بالسعادة والأفراح الحقيقية.
أقدّم في الأخير مقتبسًا من كلام المسيح الموعود  ورجائه، يقول حضرته:
"ما الضير على الإنسان إنْ ترك الفسق والفجور، ماذا يخسر إن لم يعبد الخلق. النار ناشبة فاطفئوها بدموعكم."  وفقنا الله تعالى لذلك، آمين.
